Gen 22, 1-14(15-19) (1. Mose 22, 1-14(15-19))
Nun weiR ich, dass du Gott flrchtest und hast deines einzigen Sohnes nicht verschont um meinetwillen.

Nachstes Jahr, Du wirst sehn, ist vorbei aller Krieg,
haben wir schon 2022 gesungen - voller Hoffnung und voller Vertrauen, auf den Trost und den Trotz,
der darin liegt.

Nun haben wir 2024 und aller Krieg ist nicht vorbei, nein, es ist noch einer dazugekommen,
ausgerechnet dort, wo dieses Lied seinen Ursprung hat.

Am Himmel ziehen Drohnen dahin, und Kampfflugzeuge, und Marschflugkorper

und wenn noch irgendein Kind es wagen konnte, vor dem Haus zu spielen,

so spielt es in Trimmern.

Der Wille zur Gewalt ist ungebrochen - trotz all der schmerzlichen Erfahrungen,

die aber immer weniger Teil persénlichen Erlebens sind - und der Konsequenz daraus: Nie wieder!

Auf der anderen Seite erscheint selbst ein im Prinzip kluges Wort, Verhandlungen zu suchen, als Heuchelei,
wenn nicht zugleich die Gewalttdter ebenso gemahnt werden.

Du wist schon sehen, was dann geschieht, wenn die Unterlegenen sich der Gnade der Sieger ausliefern,
die ihre Absichten und Ziele mehr als deutlich erklart haben:
Anzueignen und Auszuldschen: Land, Menschen, Kultur, Einfluss, Bedeutung, Identitat.

Ob’s edler im Gemdit, die Pfeil und Schleudern wiitenden Geschicks ertragen,
oder sich wappnend gegen eine See von Plagen,
durch Widerstand sie enden?

fragt sich Hamlet angesichts des Morders und Thronraubers - aber auch aller sonstigen Lasten und
Lastigkeiten des Lebens: Sein - oder Nicht-Sein, dass ist hier die Frage,

und sie ware leichter zu beantworten, wenn wir sehen kénnten, was am Ende - oder nach dem Ende -
dabei herauskommt.
,Du wirst schon sehn!“ - sagen wir, und geben unserer Uberzeugung damit Nachdruck:
wovon ich jetzt nur spreche, wirst Du mit eigenen Augen sehen und bezeugen kénnen!

,Du wirst schon sehen, was du davon hast” sagen wir, und meinen:

Wenn du dich nicht dnderst,

wirst du Augen-Zeuge deines eigenen Ungliicks und Untergangs werden.

,Du wirst sehen!“ - Augenzeuge sollst du werden von dem, was noch nicht ist, aber sein wird,
so dass du bezeugen kannst, was jetzt nur Ahnung, Mahnung oder jedenfalls Worte sind.

,,Du wirst sehen” heillt dann aber auch: Du wirst erkennen - und hoffentlich verstehen,

wie die Dinge zusammenhangen und kommen musste, was kommen wird.

Nun gibt es in der Bibel eine sehr beriihmte und berlichtigte Erzdhlung, in dem dieses ,,Du wirst sehen” eine
zentrale Rolle spielt: Gen 22,1-14 (15-19)

Uber diesen Text wollte ich ungern predigen, lieber hitte ich die Themen Gliick oder Hoffnung in den
Mittelpunkt gestellt - und, wie angekiindigt, Predigten zum , Miteinander Leben”,

nach dem, was ist zuletzt zum Pflligen, zum Sden und vom Licht im Tunnel gesagt habe,

meinetwegen vom Warten auf das Keimen und Wachsen, zwischen dem einsamen Samenkorn und der
vielfachen Frucht. In all dem ging es ja auch darum, zu sehen, was man davon hat:

wenn man beim Pflligen zurlickschaut, nur auf das Licht am Ende des Tunnels starrt

oder den seltsamen Folgen unachtsamen Saens zuschaut:

Im Licht Christi kehr den Dingen die richtige Farbe wieder.

Und jetzt sehen wir den ollen Vater Abraham dabei zu, wie er, nachdem er auf Bestreben Hagar schon
seinen Sohn Ismael in die Wiiste geschickt hat, dabei ist, diese Vaterrolle gehorsamst
noch weiter in Frage zu stellen.



Was also ist hier zu sehen:

Nachdem Abraham dem Wort Gottes gehorcht hatte, dass er doch seiner Frau Sara gehorchen solle,
Hagar samt ihrem gemeinsamen Sohn Ismael nun schon zum zweiten Mal in die Wiiste zu schicken,

der doch geboren worden war, weil Abraham Sara gehorcht und auf ihr GeheiR hin mit Hagar geschlafen
hatte, die doch immerhin mit der Erfahrung: Du bist ein Gott, der mich sieht” sogar fir die Jahreslosung
2023 gesorgt hatte,

wird Abraham nun von Gott ,versucht®, wie es in der vertrauten Lutheriibersetzung heil3t.

Es ist ja in den vergangenen Jahren vermehrt dariiber diskutiert worden, ob die Bitte: ,und fiihre uns nicht
in Versuchung” im Vaterunser nicht besser lauten sollte: ,und lass uns nicht in Versuchung geraten” -

zumal der Jakobusbrief betont, dass Gott eh niemanden versuche, was aber darauf zielt, sich nicht mit einer
Versuchung Gottes herausreden zu wollen, wo man selbst verantwortlich ist. Aber angesichts dieser
Erfahrung Abrahams - oder auch der Erfahrung Hiobs - scheint diese Bitte durchaus ihre Berechtigung zu
haben. Was ist das also fiir eine Versuchung, die so anders daher kommt als ein sexuelles Begehren, ein
Stiickchen Sahnetorte oder lecker Currywurst-Pommes mit Mayo und Bierchen dabei?

Wie kann die Versuchung eine Versuchung sein, etwas zu tun - und zwar etwas so schreckliches -

und nicht etwas zu lassen? Funktionieren Gottes Versuchungen etwa andersherum als diese Sache mit der
leckeren Frucht am Baum der Erkenntnis? Oder war der Baum selbst etwa schon die Versuchung?

Jedenfalls gibt es nach allem, was Abraham schon auf Gottes - und Saras - GeheiR hin getan hatte noch eine
Prifung fir den jung gebliebenen 137jahrigen - wenn es denn stimmt, dass Isaak bei dieser Aktion schon 37
Jahre alt war, wie manche Rabbinen vermuten. Jedenfalls hatte Abraham seine 100 schon deutlich
Uberschritten, das Alter, in dem ihm Isaak geboren worden war.

Nun geht es bei den meisten Priifungen ja nicht so sehr darum, dass der Priifende etwas zu gewinnen hat,
sondern vor allem der oder die zu Priifende beim Bestehen etwas zu gewinnen haben: Das Zeugnis, die
Versetzung, das Diplom, den Fiihrerschein - oder wenigstens eine Brille, um besser sehen zu kénnen.

Hier aber scheint es darum zu gehen, dass Gott selbst etwas prifen will, so wie wir moglicherweise prifen,
ob auf einer Leitung noch Strom ist und dazu vertrauensvoll einen Spannungsprifer in die Steckdose
stecken.

Hier muss auf Spannung nichts gepriift werden - die Situation ist zum ZerreiRen gespannt, schon fir uns als
Lesende, die wir wissen, was Abraham so wenig weiR wie der Strom in der Steckdose:

Dass er von Gott geprift werden soll.

Gott ruft Abraham und der ist gleich zur Stelle: Hier bin ich! - und das klingt eher nach ,,zu Befehl”
als danach, seine bloRe Anwesenheit zum Ausdruck zu bringen.

Beim nachsten Satz jedenfalls bleibt uns als Lesern und Hoérern erstmal nicht nur die Spucke weg:
Die Aufforderung Gottes an Abraham ist ein Schock.

Fast, als wiirden wir schon mit dieser Geschichte selbst in Versuchung gefihrt,

Gott als einem herzlosen und grausamen Gott, der alles verlangen darf,

das Vertrauen aufzukiindigen. Oder werden wir gar selbst geprift?

Das, was wir alles von Gott wissen oder zu wissen meinen?

Aber was fir ein Schock erst fiir Abraham selbst? Sollte Gott wirklich gesagt haben:
Nimm Isaak, deinen einzigen Sohn, den du lieb hast,
und geh hin in das Land Morija und opfere ihn dort zum Brandopfer auf einem Berge, den ich dir sagen werde

Was sind das fir Stimmen, die zu uns sprechen?

Was ist das fiir ein Gott, was sind seine VerheiBungen wert?

Was, wenn er sich weigert?

Wenn er sich weigert, verliert er die Verheillung

- und wenn er es tut, verliert er erst recht die VerheilRung.

Warum also nicht die VerheiBung riskieren - aber wenigstens das Kind bleibt am Leben?
Seinen ersten Sohn hat er weggeschickt, soll er nun auch den zweiten Sohn opfern?



Abraham gehorcht, ganz knapp wird geschildert, was er tut:

steht frih auf (was in den biblischen Geschichten in Genesis stets eine Rolle spielt): er zégert nichts hinaus.
macht seinen Esel fertig, ordert zwei Diener, weckt Isaak und macht ihn reisefertig, spaltet noch schnell ein
wenig Brennholz und los geht’s nach Morija,

Morija ist das Land, in dem es etwas zu sehen gibt, indem man sehen wird.

Es ist der Ort, indem man etwas gezeigt bekommt. JHWH ist mein Lehrer, bedeutet das Wort.

Es verweist bereits auf die Tora

- und ist spater auch der Name fiir den Ort, an dem der Tempel gebaut wird.

Am dritten Tag der Wanderung sieht Abraham das Ziel und ldsst seine Diener samt Esel zuriick:

Bleibt hier, sagt er, wir werden dort anbeten und dann wieder zu euch zurtickkommen.

Was meint Abraham damit?

Hat er noch Hoffnung? Das Vertrauen, dass ein Wunder geschieht, dass Gott es nicht ernst meinen kann?
Oder sind diese Worte eine Liige, um Isaak nicht zu beunruhigen?

Letztlich - aber das wissen wir ja noch gar nicht. - ist es nicht gelogen, oder?

Und warum ldsst er den Esel da?
Wofiir haben sie den mitgenommen, wenn nicht, um das Brennholz zu schleppen?
Stattdessen birdet er es seinem Sohn auf, wahrend er selbst Feuerstein und Messer tragt.

Kein Wunder, dass Isaac sich wundert:

Brennholz, Check! - Feuerstein, Check! - Messer, Check! Schaf,...

,Ah, Papa?, fragt Isaak also: Wieso haben wir kein Schaf dabei?

Berechtigte Frage, kluges Kind.

“ Abi, mein Vater, sagt er - und Abraham,

wie von uns gewohnt und gerade eben noch gehort auch schon Gott gegentiber: ,Hier bin ich”
Vielleicht sollte auch schon das erste , Hier bin ich” nicht ,zu Befehl” lauten, sondern zeigen:
Hier bin ich mit meinem ganzen Sein gefragt und stehe Dir zur Verfligung.

,Gott, mein Sohn, wird sich ein Schaf zum Brandopfer ersehen.” antwortet er. Du wirst schon sehen!
Und wieder stellt sich die Frage:

Ist das Hoffnung? Vertrauen auf ein Wunder? Oder eine beruhigende Liige?

Doch letztlich ist auch diese Aussage nicht gelogen, oder?

Dann gehen sie weiter und wir werden mit diesem Gehen allein gelassen, wie schon den ganzen Weg (iber:
Was geht vor, in den Képfen, im Herzen Abrahams, was passiert hier? Gibt es sonst nichts zu sagen?
Auler vielleicht: ,Bitte weitergehen, es gibt nichts zu sehen.”

Angekommen werden wir wieder zu Zeugen: Abraham baut einen Altar, schichtet das Brennholz darauf,
fesselt seinen Sohn Isaak und legt ihn auf den Scheiterhaufen.

Es wird nichts gesprochen, wir héren kein Wort, keine weiteren Fragen, nur entschlossenes, konsequentes
Handeln - und auch keinen Widerstand von Isaak, der offenbar groRRes Vertrauen in seinen Vater hat,

oder ist es Respekt, oder Angst?

Die stets betonte Liebe und die Anrede ,,mein Vater” Mein Sohn“ sprechen jedoch fiir das Vertrauen.
Doch dann greift Abraham zum Messer um, befehlsgemal3, wie es heildt: seinen Sohn zu schlachten.

Schon bis hierhin ist diese Geschichte kaum auszuhalten.

Was will Gott? Wenn es Gott ist und wenn er Gott ist, kann er alles fordern, mit jedem Recht,
Soll uns das hier gesagt werden?

Das auch noch der kleinste Funke Widerstand, Zweifel oder Selbstbehauptung

Auflehnung und Ungehorsam gegen Gott ware, mit schrecklichen Folgen?

Aber kdnnten die Folgen des Gehorsams nicht noch schrecklicher sein

- und sind es in all der Zeit seitdem gewesen? Wer gehorcht hier wem?

Menschen einem Prinzip Gott, dem andere Menschen, auch Geliebte, zum Opfer fallen?

,Abraham! Abraham!” ruft der Engel JHWS vom Himmel - und ein drittes Mal sagt Abraham: , Hier bin ich”



Das heil3t: hier: mit dem Messer in der erhobenen Hand, bereit, zu tun was Gott fordert,
weil der Gehorsam wichtiger ist als die Liebe und die Grausamkeit,

weil Gott alles gehort, auch unser Leben.

Es ist dann wohl das, was man mit vollem Recht Gottesfurcht nennen kénnte:

Denn dieser Gott ist zum Fiirchten.

Hat Gott das wirklich notig, diesen Beweis? Was heildt dieses:

,Denn nun weil} ich, dass Du Gott flirchtest

und hast deines einzigen Sohnes nicht verschont um meinetwillen.”

- auch wenn da noch Ismael, den Abraham geopfert hat um Saras und Isaaks Willen.

Aber was heilSt das: meinetwillen? Hat Gott das notig? Ist das gottliche Eitelkeit?
Und was heildt: , Jetzt weil ich.”
Erforscht Gott nicht unsere Gedanken von Ferne und erkennt, wie wir’s meinen?

Prifen kann ja auch heiRen: sich vergewissern, was man schon weils.
Nicht Verunsicherung ist das Ziel, sondern Bewdhrung, das Zertifikat quasi.
Aber braucht Abraham noch ein Abraham-Zertifikat.

Wer hat hier eigentlich wen gepriift: Gott den Abraham - und Isaak gleich mit?

Oder hat Gott sich selbst gepriift - und seine Versprechungen?

Denn hier muss Gott gegen Gott einstehen, um das Ungliick noch aufzuhalten:

,Nur Gott kann vor Gott retten” heifSt es z.B. in Wikipedia Artikel zu dieser Erzahlung.
Oder hatte Abraham sich doch weigern und sich gar nicht erst darauf einlassen sollen?
Oder das Messer gegen sich selbst richten - Sein, oder Nicht-Sein, das ist hier die Frage,

Denn wer ertriig der Zeiten Spott und GeiBel,

Des Machtigen Druck, des Stolzen MiBhandlungen,
Verschméhter Liebe Pein, des Rechtes Aufschub,
Den Ubermut der Amter und die Schmach,

Die Unwert schweigendem Verdienst erweist,
Wenn er sich selbst in Ruhstand setzen kdnnte

Mit einer Nadel blo3?

Oder galt die Priifung gar uns, den Leser- und Horer:innen, die nun erleichtert sagen kénnen:
Es ist ja gar nichts passiert - es gab keine Opferung Isaaks, nur Isaaks Bindung.

Du wirst schon sehen, denn da kannste mal sehen wenns kuckt watte da siehs:

einen im Gestripp verfangenen Widder, der dann stellvertretend fiir Isaak dran glauben muss.
Seltsamerweise verschwindet Isaak aus der Geschichte, einige Verse spater heildt es:

So kehrte Graham zuriick zu seinen Knechten und sie machten sich auf uns zogen nach Beersheba,
wo Abraham blieb. Nichts mehr von Isaak - und auch nicht vom Esel.

Du wirst schon sehen: Abraham, Isaak, Hagar, Sara, Ismael - was ihr davon habt:
Dass es nicht darauf ankommt, was ihr davon habt.Seltsamerweise verschwindet Isaak aus der Geschichte,
einige Verse spater heil3t es:
So kehrte Abraham zuriick zu seinen Knechten und sie machten sich auf uns zogen nach Beersheba,
wo Abraham blieb.
Nichts mehr von Isaak - und auch nicht vom Esel. Wir kdnnen, oder sollen, uns fragen,
was dieses Erlebnis wohl mit Isaak gemacht hat. Hat er sich von seinem Vater getrennt?
Er zieht um zum ,,Brunnen des Lebendigen, der mich sieht” - dem Ort, an dem sie Mutter seines
Stiefbruders Ismael eben diese Erfahrung gemacht hatte: Gott ist ein Gott ist, der mich sieht.

Abraham aber nennt den Ort der Versuchung, Priifung, Rettung, Bindung ebenfalls:
,Der Herr sieht”.



Aber was sehen wir?

Einen grausamen, verborgenen Gott, einen widerspriichlichen, unverstandlichen Gott,
einen nicht allwissenden, seine Menschen priifenden, ja versuchenden Gott,

einen zwar gehorsamen, aber hilflosen Abraham,

den wir ja auch als vorsichtig und zurtickhaltend kennen.

Was steht im Mittelpunkt, der unbedingte Gehorsam oder das unbedingte Vertrauen?
Offenbar mischt sich das eine mit dem anderen, die Erfahrung des Segens mit der des Verlustes
und der Opfer, die gebracht werden, auch wenn sie nicht leibhaftig gebracht werden.

Was aber erst beim genauen Hinsehen auffallt:

Im ganzen Text ist von Gott oder sogar von "dem Gott” die Rede, bis zum Moment, wo der Engel eingreift.
Dann steht da auf einmal das Tetragramm JHWH, Adonaij, Herr.

Offenbar ist etwas in diesem Text hineingeschrieben, was spater zur Erfahrung wird:

Dass das Volk Israel gebunden und versklavt ist, bis sich Gott als JHWH, der Ich bin und der Ichbinda,

dem Mose und seinem Volk als Retter und Befreier vorstellt

wie er es in Jesus Christus schlieBlich fiir uns und alle Menschen geworden ist.

Die Wende ist nicht nur unser Gehorsam oder unsere Umbkehr,

sondern ebenso Gottes Umkehr dahin, zum Befreier zu werden, der das Gliick seiner Kinder sehen will.
Langst liegen die Versuchungen nicht allein in dem was wir tun, oder zu tun bereit sind,

sondern in der Existenzweise, die wir leben,

wo bedenkenlos Kinder geopfert werden fir alles mogliche, weit geringer als Gott:

Profit, Sicherheit, Ideologie, das Vaterland, den eigenen Posten...

- wir aber schreiten nicht ein, wenn die S6hne und Tochter in den Tod geschickt werden.

Also missen wir zu Engeln werden

und bitten wir an Christi statt: Lasst Euch versdhnen mit Gott und haltet ein:
es braucht keine Opfer und keine Toten mehr fiir Gott, den Befreier,

wohl aber das Glick der Lebenden.



